

المطلق و المقيد ٣-٢-٩٧

حراسات الاستاذ: مهلى الهادوي الطهراني



- [الألفاظ التي يطلق عليها المطلق]
  - ف منها اسم الجنس
- كإنسان و رجل و فرس و حيوان و سواد و بياض إلى غير ذلك من أسماء الكليات من الجواهر و الأعراض بل العرضيات و لا ريب أنها موضوعة لمفاهيمها بما هي هي مبهمة مهملة بلا شرط أصلا ملحوظا معها حتى لحاظ أنها كذلك.



- اسامي الجنس
- موضوعة لمفاهيمها بما هي هي مبهمة مهملة بلا شرط أصلا ملحوظا معها حتى لحاظ أنها كذلك.



- اسامي الجنس
- موضوعة لمفاهيمها بما هي هي مبهمة مهملة بلا شرط أصلا ملحوظا معها حتى لحاظ أنها كذلك.



- اسامي الجنس
- موضوعة لمفاهيمها بما هي هي مبهمة مهملة بلا شرط أصلا ملحوظا معها حتى لحاظ أنها كذلك.

- اسامي الجنس
- موضوعة للكليات الطبيعية و الماهية اللابشرط المقسمي

الم إصواالفقر

# المطلق و المقيد

متصفة بوصف

غير متصفة به

الماهية بوجودها الخارجي



• الماهية بوجودها الخارجي تنقسم إلى قسمينِ لأنها امّا متصفة بوصف و امّا غير متصفة به، فالإنسان الخارجي مثلا امّا عالم و امّا ليس بعالم و لا يمكن أن يكون هناك إنسان في الخارج لا يكون عالما و لا غير عالم لأنّ ارتفاع النقيضين محال، كِما انّ الجامع بين الإنسان العالم و الإنسان اللاعالم و إن كان موجوداً في الخارج و لكنه موجود ضمن أحد فرديه لا انه موجود بوجود مستقل و إلا لما كان جامعا، فالماهية بوجودها الخارجي تنقسم إلى قسمين فقط و ليس لهما ثالث.



و امّا الماهية بوجودها الذهنى المنتزعة من الخارج مباشرة فلها ثلاثة أقسام، لأنَّ مفهوم الإنسان تارة يلحظ فى الذهن بما هو متصف بالعلم، و أخرى يلحظ بما هو متصف بعدم العلم، و ثالثة يلحظ من دون أنْ يتصف بشيء أيْ تارة يلحظ مفهوم



- الإنسان العام و أُخرى مفهوم الإنسان غير العالم و ثالثة مفهوم الإنسان بما هو هو،
  - و الأول هو المسمّى بالماهية بشرط شيء
    - و الثاني بالماهية بشرط لا
    - و الثالث باللابشرط القِسمى.



- و القسم الثالث ليس جامعاً بين القسمين الأولين في عالم الذهن و إِنْ كان جامعاً بلحاظ الوجودات الخارجية بل هو موجود بوجود ذهني مستقل في عرض وجود الماهيتين المشروطة بشيء أو بعدمه.
- و هذه الأقسام الثلاثة تسمّى بالمعقولات الأولية لأنّها منتزعة من الخارج ابتداءً.



• و الذهن حيثما يتصور مفهوماً من هذه المفاهيم الثلاثة يمكنه أنْ يمشى خطوة أخرى فيلتفت إلى نفس ما انتزعه فينتزع منه مفهوماً آخر و هذا ما يسمّى بالمعقول الثانى،



• فمثلاً ينتزع من مفهوم الإنسان العالم مفهوم الإنسان المقيد بمفهوم العالمية و ينتزع من مفهوم الإنسان اللاعالم مفهوم الإنسان المقيد بعدم العالمية و ينتزع من مفهوم الإنسان مفهوم الإنسان الخالى عن قيد العالمية و قيد اللاعالمية، و هناك في المعقول الثاني قسم رابع و هو مفهوم الإنسان الجامع بين الإنسان العالم و الإنسان اللاعالم الإنسان،



• فالإنسان الجِامع بين هذه المفاهيم يعتبر قسماً رابعاً في المعقول الثاني و لا باس بان يكون له وجود مستقل في قبال الإنسان العالم و الإنسان اللاعالم و الإنسان ما دام ان له وعاءً اخر غير وعاء افراده، فان الجامع انما لا يمكن أن يوجد بوجود مستقل في صقع وجود افراده لا في صقع اخر من الوجود و في المقام افراد هذا الجامع توجد في صقع المعقول الأولى للذهن و هذا الجامع المتصور بحده موجود في المعقول الثاني و هذا هو المسمّى بالماهية اللابشرط المقسمي.



و ثم انه قد يتخيل ان القسم الثالث في التعقل الأول، ليس عبارة عن نفس لحاظ الماهية من دون أن يلحظ معها وجود القيد و لا عدم القيد و انما القسم الثالث الذي هو اللابشرط القسمي عبارة عن أن يلحظ الماهية و يلحظ معها عدم دخل القيد وجوداً و عدماً فيؤخذ لحاظ عدم التقيد بالوجود و العدم شرطاً في اللابشرط القسمي كما ذهب إليه السيد الأستاذ و قد يتصور ان هذا قسم رابع في التعقل الأول و ليس هو عين القسم الثالث.

# علم إصواالفقه

## المطلق و المقيد

لحاظ انَّ القيد غير دخيل في ترتب الحكم على الماهية

لحاظ عدم تقييد الماهية بما هي هي و بقطع النظر عن ثبوت حكم لها

ما هو المقصود من أخذ لحاظ عدم التقييد و عدم دخل القيد؟



لحاظ انَّ القيد غير دخيل في ترتب الحكم على الماهية

ترتب الحكم على تمام افراد موضوعه من نتائج عدم لحاظ القيد لا من نتائج لحاظ عدم القيد

ما هو المقصود من أخذ لحاظ عدم التقييد و عدم دخل القيد؟

لحاظ عدم تقييد الماهية بما هي هي و بقطع النظر عن تبوت حكم لها

ما هو المقصود من لحاظ عدم التقييد؟

# المراصو الفقر

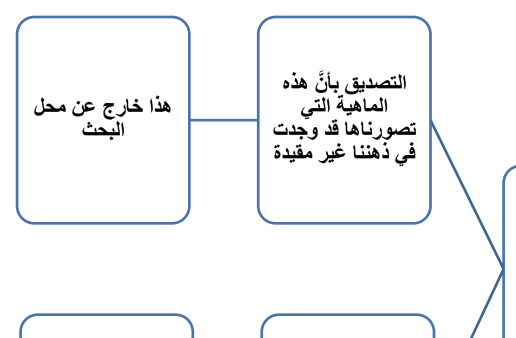
#### المطلق و المقيد

التصديق بأنَّ هذه الماهية التي تصورناها قد وجدت في ذهننا غير مقيدة

ما هو المقصود من لحاظ عدم التقييد؟ لحاظ عدم تقييد الماهية بما هي هي و بقطع النظر عن تبوت حكم لها

اللحاظ التصوري لعدم التقييد بأنْ يتصور مفهوم الإنسان الذي لم يقيد بالقيد وجوداً و عدماً





ما هو المقصود من لحاظ عدم التقييد؟

يرجع هذا في الحقيقة إلى القسم الثالث في التعقل الثاني

هذا يكون من التعقل الثاني

اللحاظ التصوري لعدم التقييد بأنْ يتصور مفهوم الإنسان الذي لم يقيد بالقيد وجوداً و عدماً

دراسات الاستاذ: مهاي المالاوي الطهراني

بحوث في علم الأصول (الهاشمي) ج٣، ص: ۴٠٥

لحاظ انّ القيد غير دخيل في ترتب الحكم على الماهية

لحاظ عدم تقييد الماهية بما هي هي و بقطع النّظر عن ثبوت حكم لها

ما هو المقصود من أخذ لحاظ عدم التقييد و عدم دخل القيد؟

ترتب الحكم على تمام افراد موضوعه من نتائج عدم لحاظ القيد لا من نتائج لحاظ عدم القيد

ما هو المقصود من لحاظ عدم التقييد؟

اللحاظ التصوري لعدم التقييد بأنْ يتصور مفهوم الإنسان الذي لم يقيد بالقيد وجوداً و

عدما

التصديق بأنَّ

هذه الماهية

التي

تصورناها قد

وجدت في

ذهننا غير

مقيدة

يرجع هذا في الدقيقة هذا يكون إلى القسم من التعقل الثالث في الثاني التعقل الثاثي

هذا خارج

عن محل

البحث

حماسات الإستاذ: مهلايالهادويالطهاني

بحوث في علم الأصول (الهاشمي) ج٣، ص: ۴٠٥



- إلاَّ انَّ الصحيح انَّ هذا لا يمكن جعله من أقسام لحاظ الماهية في التعقل الأول إذ ما هو المقصود من أخذ لحاظ عدم التقييد و عدم دخل القيد؟
- فلو كان المقصود لحاظ ان القيد غير دخيل في ترتب الحكم على الماهية فحينما يقال (الإنسان يحرم قتله) يقال بأنه لوحظ عدم دخل العلم في ترتب الحكم بحرمة القتل فيرد عليه:



- أولاً انَّ هذا أجنبي عن محل الكلام بالمرة، فاننا نتكلم عن اعتبارات الماهية في نفسها و بقطع النظر عن كيفية ترتب الحكم عليها.
- و ثانياً ان لحاظ عدم دخل القيد مستدرك حتى فى مقام ترتب الحكم، إذ من الواضح ان ترتب الحكم على تمام افراد موضوعه من نتائج عدم لحاظ القيد لا من نتائج لحاظ عدم القيد، فان الطبيعة فى نفسها صادقة على كل افرادها إذا لم يلحظ معها قيد.



- و لو كان القصد لحاظ عدم تقييد الماهية بما هي هي و بقطع النّظر عن ثبوت حكم لها فحينئذ نسأل ما هو المقصود من لحاظ عدم التقييد؟
- لو كان المقصود التصديق بأنَّ هذه الماهية التي تصورناها قد وجدت في ذهننا غير مقيدة، فمن الواضح انَّ هذا خارج عن محل البحث فاننا نتكلم عن أطوار اللحاظ التصوري للماهية كيف و اللحاظ التصديقي في طول اللحاظ التصوري فكيف يمكن ان يكون من أطواره و بلحاظ واحد.



• و لو كان المقصود اللحاظ التصوري لعدم التقييد بأنْ يتصور مفهوم الإنسان الذي لم يقيد بالقيد وجوداً و عدماً فمن الواضح انَّ هذا يكون من التعقل الثاني لا من التعقل الأول فانَّ دخل القيد و عدم دخله من شئون نفس اللحاظ لا من شئون الملحوظ فهو في طول أصل اللحاظ فيكون من التعقل الثاني و يرجع هذا في الحقيقة إلى القسم الثالث في التعقل الثاني.

• هذا تمام الكلام حول اعتبارات الماهية.



بشرط شيء

بشرط لا

الماهية بالإضافة إلى ما عداها مما يتصور لحوقه بها

لا بشرط شيء



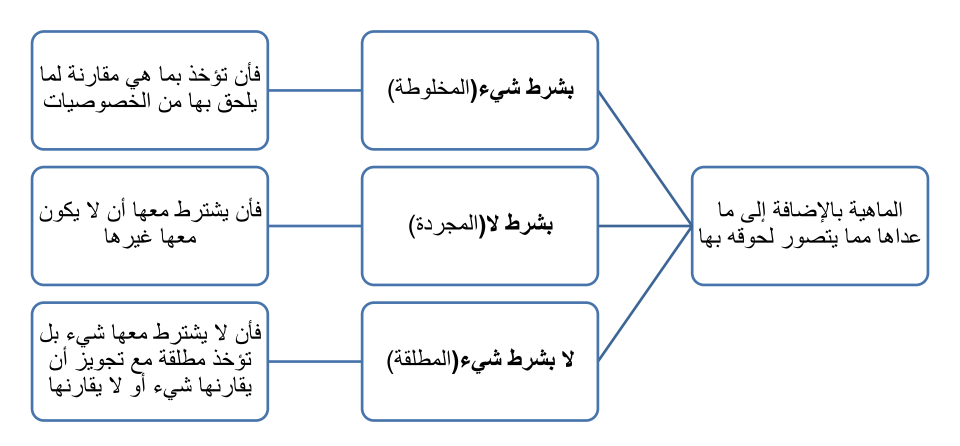
بشرط شيع(المخلوطة)

بشرط لا(المجردة)

الماهية بالإضافة إلى ما عداها مما يتصور لحوقه بها

لا بشرط شيع(المطلقة)





# علم إصواالفقه

## اعتبارات الماهية

فأن تؤخذ بما هي مقارنة لما على على يلحق بها على من المجموع الخصو

بشرط شيء (المخلوطة) الماهية بالإضافة إلى ما عداها مما يتصور لحوقه بها

دراسات الاستاذ: مهلي الهالاوي الطهراني

بدايةالحكمة، ص ٥٧

صيات



الإنسان المأخو ذ تصدق خصو صد یات زید المجموع فيصدق عليه

فأن تؤخذ بما هي مقار نة لما يلحق بها من الخصو صيات

الماهية بالإضافة بشرط إلى ما شىء عداها مما المخلوطة) يتصور لحوقه بها



الماهية بالإضافة إلى بشرط هردة) بشرط لا (المجردة) الماهية بالإضافة إلى المعها أن المحردة) المعها غيرها لحوقه بها

# المراصو الفقر

الماهية

بالإضافة إلى

ما عداها مما

يتصور لحوقه

#### اعتبارات الماهية

أن يقصر النظر في ذاتها و أنها ليست إلا هي

فأن يشترط معها أن لا يكون معها غيرها

بشرط لا (المجردة)

أن تؤخذ الماهية وحدها بحيث لو قارنها أي مفهوم مفروض كان زائدا عليها غير داخل فيها

حملسات الاستاذ: مهلاي المالروي الطهراني

بداية الحكمة، ص ٥٧

# المراصو الفقر

#### اعتبارات الماهية

هو المراد من كون الماهية بشرط لا في مباحث الماهية

أن يقصر النظر في ذاتها و أنها ليست إلا هي

فأن يشترط معها أن لا يكون معها غيرها

بشرط لا (المجردة) الماهية بالإضافة إلى ما عداها مما يتصور لحوقه بها

أن تؤخذ الماهية وحدها بحيث لو قارنها أي مفهوم مفروض كان زائدا مفروض كان زائدا عليها غير داخل عليها غير داخل فيها

دراسات الاستاذ: مهلي الهالاوي الطهراني

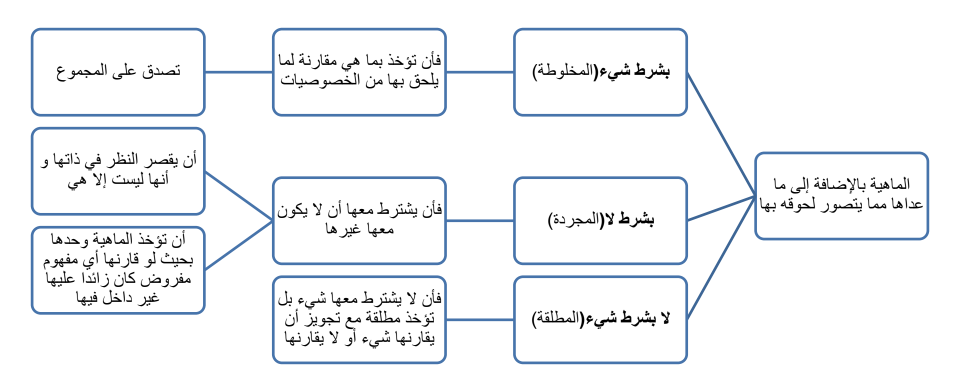
بدايةالحكمة، ص ٥٧



فأن لا بشترط معها شيء بل تؤخذ مطلقة مع تجويز أن يقارنها شيء أو لا بقارنها

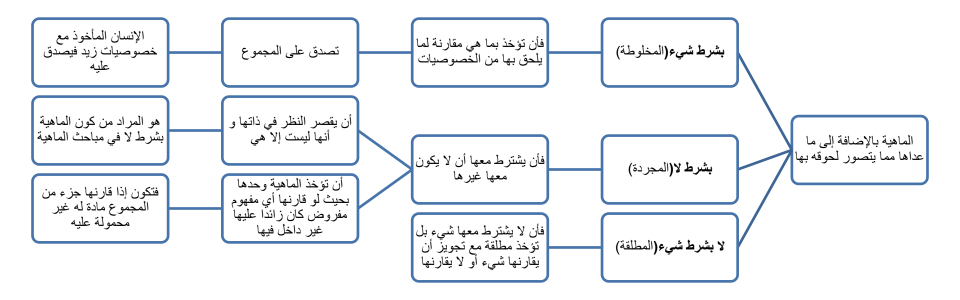
لا بشرط شيء (المطلقة) للماهية بالإضافة إلى ما عداها مما يتصور لحوقه بها





دملساب الاستاذ: مهاي الهادوي الطهراني







# المراصو الفقر

#### اعتبارات الماهية

في الخارج المقسم لوجود محفو ظ قسمين في أقسامه من أقسامها موجود أعني بو جو دها المخلوط

و هي التي تعرضها الكلية في الذهن فتقيل الانطباق علي کثیرین

الكلي الطبيعي (المقسم للأقسام الثلاثة) اللابشرط المقسمي

الماهية

حملسات الاستاذ: مهلي الهالروي الطهراني

بداية الحكمة، ص ٥٧

المطلقة

موجودة



- الفصل الثاني في اعتبارات الماهية و ما يلحق بها من المسائل
- للماهية بالإضافة إلى ما عداها مما يتصور لحوقه بها ثلاث اعتبارات إما أن تعتبر بشرط شيء أو بشرط لا أو لا بشرط شيء
- و القسمة حاصرة أما الأول فإن تؤخذ بما هي مقارنة لما يلحق بها من الخصوصيات فتصدق على المجموع كالإنسان المأخوذ مع خصوصيات زيد فيصدق عليه .



- و أما الثانى فإن يشترط معها أن لا يكون معها غيرها و هذا يتصور على قسمين أحدهما أن يقصر النظر فى ذاتها و أنها ليست إلا هى و هو المراد من كون الماهية بشرط لا فى مباحث الماهية كما تقدم و ثانيهما أن تؤخذ الماهية وحدها بحيث لو قارنها أى مفهوم مفروض كان زائدا عليها غير داخل فيها فتكون إذا قارنها جزء من المجموع مادة له غير محمولة عليه .
- و أما الثالث فأن لا يشترط معها شيء بل تؤخذ مطلقة مع تجويز أن يقارنها شيء أو لا يقارنها .



- فالقسم الأول هو الماهية بشرط شيء و تسمى المخلوطة و القسم الثاني هو الماهية بشرط لا و تسمى المجردة و القسم الثالث هو الماهية لا بشرط و تسمى المطلقة .
- و الماهية التي هي المقسم للأقسام الثلاثة هي الكلى الطبيعي و هي التي تعرضها الكلية في الذهن فتقبل الانطباق على كثيرين و هي موجودة في الخارج لوجود قسمين من أقسامها أعنى المخلوطة و المطلقة فيه و المقسم محفوظ في أقسامه موجود بوجودها.



• و الموجود منها في كل فرد غير الموجود منها في فرد آخر بالعدد و لو كان واحدا موجودا بوحدته في جميع الأفراد لكان الواحد كثيرا بعينه و هو محال و كان الواحد بالعدد متصفا بصفات متقابلة و هو محال.



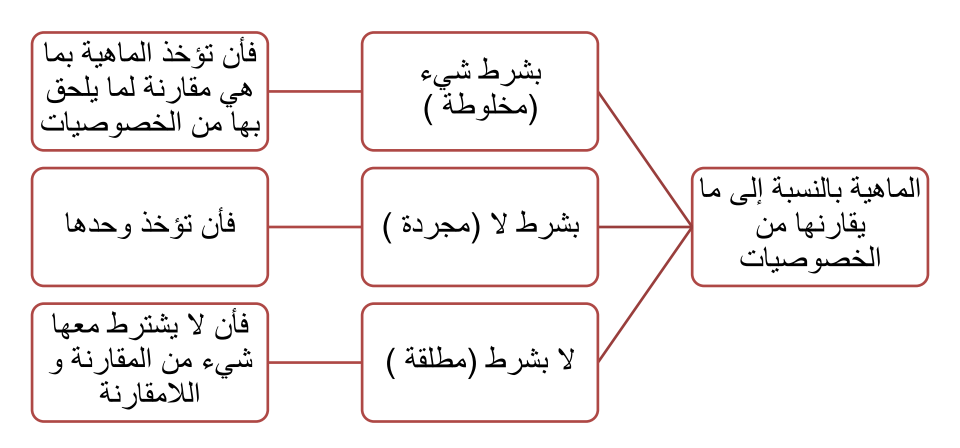
بشرط شيء (مخلوطة )

بشرط لا (مجردة)

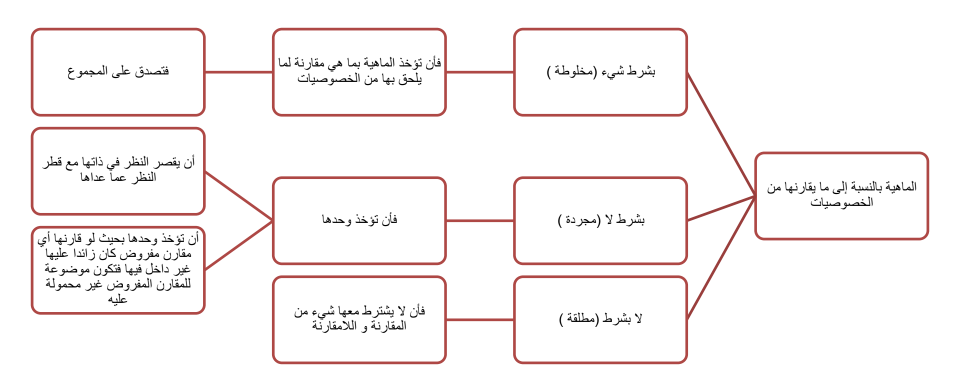
لا بشرط (مطلقة)

الماهية بالنسبة إلى ما يقارنها من يقارنها من الخصوصيات



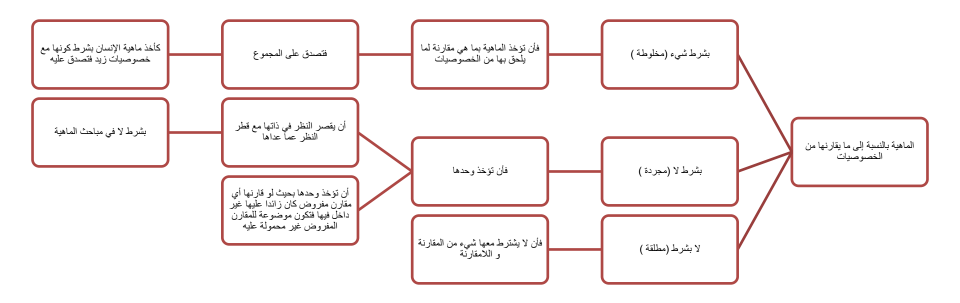


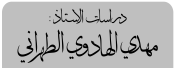














- الفصل الثاني في اعتبارات الماهية
- للماهية بالنسبة إلى ما يقارنها من الخصوصيات اعتبارات ثلاث و هي أخذها بشرط شيء و أخذها بشرط لا و أخذها لا بشرط و القسمة حاصرة



• أما الأول فأن تؤخذ الماهية بما هي مقارنة لما يلحق بها من الخصوصيات فتصدق على المجموع كأخذ ماهية الإنسان بشرط كونها مع خصوصيات زيد فتصدق عليه



- و أما الثانى فأن تؤخذ وحدها و هذا على وجهين أحدهما أن يقصر النظر فى ذاتها مع قطر النظر عما عداها و هذا هو المراد بشرط لا فى مباحث الماهية و الآخر أن تؤخذ وحدها بحيث لو قارنها أى مقارن مفروض كان زائدا عليها غير داخل فيها فتكون موضوعة للمقارن المفروض غير محمولة عليه
- و أما الثالث فأن لا يشترط معها شيء من المقارنة و اللامقارنة بل تؤخذ مطلقة من غير تقييد بنفي أو إثبات و تسمى الماهية بشرط شيء مخلوطة و البشرط لا مجردة و اللابشرط مطلقة



• و المقسم للأقسام الثلاث الماهية و هي الكلى الطبيعي و تسمى اللابشرط المقسمي و هي موجودة في الخارج لوجود بعض أقسامها فيه كالمخلوطة



و الموجود من الكلى فى كل فرد غير الموجود منه فى فرد آخر بالعدد و لو كان الموجود منه فى الأفراد الخارجية واحدا بالعدد كان الواحد كثيرا بعينه و هو محال و كان الواحد متصفا بصفات متقابلة و هو محال و هذا معنى قولهم إن نسبة الماهية إلى أفرادها كنسبة الآباء الكثيرين إلى أولادهم لا كنسبة الأب الواحد إلى أولاده الكثيرين فالماهية كثيرة فى الخارج بكثرة أفرادها نعم هى بوصف الكلية و الاشتراك واحدة موجودة فى الذهن كما سيأتى.



- بعد ذلك يقع البحث حول نقاط ثلاث:
- ١- انَّ الكلى الطبيعى ينطبق على أيّ من هذه اللحاظات، فهل ينطبق على اللابشرط القسمى أو اللابشرط المقسمى أو ينطبق على شيء ثالث مثل الماهية المهملة؟
- ٢- انَّ الماهية المهملة هل هي عبارة عن اللابشرط المقسمي أو غير ذلك؟
  - ٣- انَّ أسماء الأجناس موضوعة لأيّ من هذه اللحاظات؟



- امّا النقطة الأولى –
- فالصحيح انَّ الكلى الطبيعي عبارة عن نفس الملحوظ في اللابشرط القسمي،
- فان الكلى الطبيعي كما يفسرونه عبارة عن المفهوم المنتزع من الخارج ابتداءً أو الذي هو موجود في الخارج ضمن الافراد و هذا هو عين ما فسرنا به اللابشرط القسمي، حيث قلنا بأن اللابشرط القسمي يكون موازياً للجامع بين الافراد الخارجية.



- نعم لو بنينا على ما ذهب إليه السيد الأستاذ من ان اللابشرط القسمى عبارة عن المفهوم المقيد بعدم القيد بنحو يكون التقييد مأخوذاً في الملحوظ باللابشرط القسمى فالكلى الطبيعى مغاير مع الملحوظ في اللابشرط القسمى.
- و امّا بناءً على ما هو الصحيح من انَّ عدم التقييد بقيد يكون ما خوذاً في اللحاظ لا في الملحوظ فلا يبقى أيّ فرق بين الكلى الطبيعى و بين الملحوظ في اللابشرط القسمي.



• و قد أشكل السيد الأستاذ على القول بأنَّ الكلى الطبيعى عين اللابشرط القسمى بأنَّ الكلى الطبيعى يكون صالحاً للانطباق على كل افراده بينما اللابشرط القسمى يكون منطبقاً و فانياً بالفعل في تمام الافراد اذن كيف يكون أحدهما عين الاخر؟



• و فيه: انه إنّ أراد بفعلية الفناء في تمام الافراد انَّ الافراد ترى بالنظر التصوري و لو إجمالا كما في العموم فهذا خلط بين المطلق و العام، فانّ اللابشرط القسمي ينتج الإطلاق لا العموم و في المطلق لا يـرى إلاّ الطبيعة و الحيثية المشتركة دون الافراد و إن أراد بفعلية الفناء انــه لُو علَق عليهِ حكم لسرى إلى تمام الافراد فمنَ الواضح انَّ مثـل هـذا موجود أيضاً في الكلي الطبيعي فأي فعلية تكون موجودة في اللابشرط القسمي و لا تكون موجودة في الكلى الطبيعي؟

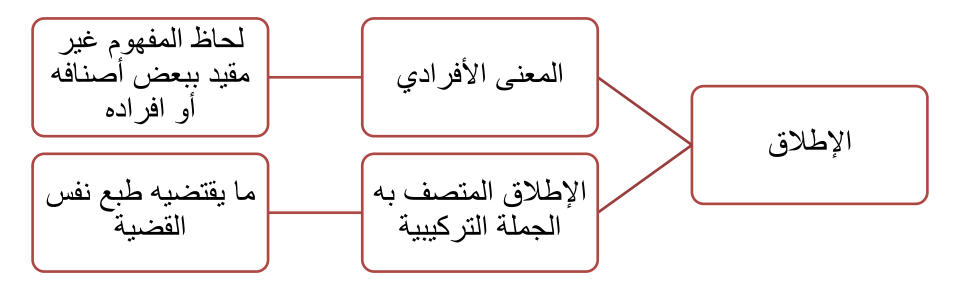


• و قد ذهب المحقق السبزوارى إلى ان الكلى الطبيعى عبارة عن الماهية اللابشرط المقسمى، و هذا أيضاً مما لا يمكن المساعدة عليه بعد ما عرفنا من ان اللابشرط المقسمى يكون من التعقل الثانى بينما يكون الكلى الطبيعى من التعقل الأول كما يتضح من تفسيره المتقدم فكأن هذا التوهم نشأ من الخلط بين التعقلين.

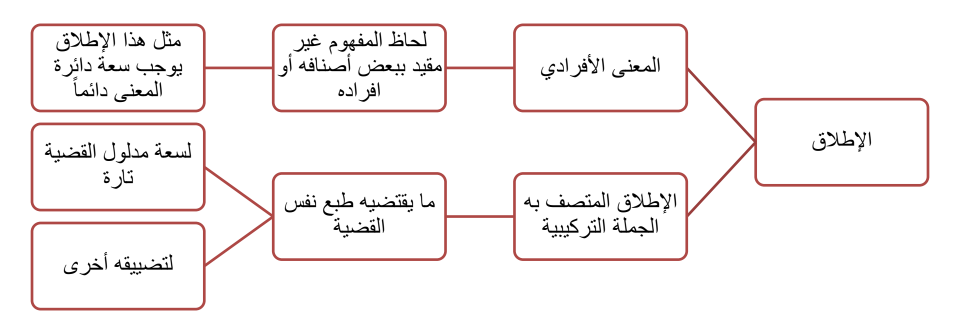
المعنى الأفرادي

الإطلاق المتصف به الجملة التركيبية الإطلاق









دراسات الاستاذ: مهلي الهادوي الطهراني

أجود التقريرات ؛ ج١ ؛ ص٥١٤



- (ثم الظاهر) ان الإطلاق و التقييد انما يعرضان المفهوم أولا و بالـذات باعتبار تقيده بشيء و عدمه و اما اتصاف اللفظ بهما فهو انما يكون بتبع مدلوله و التعريف السابق و ان كان يوهم كونهما من صفات اللفظ الدال على المعنى لكن الظاهر انهم أرادوا بذلك اتصاف اللفظ بهما بالتبع
- (ثم) ان محل الكلام في المقام انما هو الإطلاق المتصف به المعنى الأفرادي أعنى به لحاظ المفهوم غير مقيد ببعض أصنافه أو افراده و مثل هذا الإطلاق يوجب سعة دائرة المعنى دائماً



• (و اما) الإطلاق المتصف به الجملة التركيبية أعنى به ما يقتضيه طبع نفس القضية الموجب لسعة مدلول القضية تارة و لتضييقه أخرى فلا يقع البحث عنه في المقام إذ ليس لإطلاق الجمل التركيبية ضابط كلى يعرف به أحوالها من حيث ما يترتب على إطلاقها من الأحكام ضرورة ان إطلاق كل جملة له حكم يخصه و لا يعم غيره و لأجل ذلك لزم البحث عن إطلاق كل جملة بخصوصها في المورد المناسب له كما يبحث عما يقتضيه إطلاق صيغة الأمر في مباحث الأوامر و عما يقتضيه إطلاق القضية الشرطية مثلا في مباحث المفاهيم و هكذا.



- الثانى ان المتصف بالإطلاق قد يكون معنى من المعانى المدلول عليها بأحد أسماء الأجناس أعنى به نفس الطبيعة غير المقيدة بشيء من الخصوصيات المصنفة أو المفردة المعبر عنها باللابشرط المقسمى
- و قد ذكرنا ان أكثر المطلقات الواردة في المحاورات العرفية انما هي من هذا القبيل
- (و قد يكون) المتصف بالإطلاق المعنى المستفاد من النكرة أعنى بـ هـ الطبيعة المقيدة بالوحدة المعبر عنها بالحصة في كلمات بعضهم

